# Урок 8

Свобода вибору, любов і Божественне провидіння

# Вступ:

* Вітаю вас, шановні друзі, ми продовжуємо досліджувати уроки СШ про

*Божу любов і справедливість*…

* Минулого разу ми приступили до особливої підтеми… Її аж ніяк не можна випустити з уваги, торкаючись теми Божої любові та справедливості.

**Питання 1: *Що це за підтема?***

* *Проблема існування зла…* Ні одна євангельська програма, котра будь-коли проводиться нашими служителями, не обминає цю проблему.
* І лекції на по цій темі є найскладнішими. В даному підручнику СШ ця тема охоплює 4 уроки.
* Сьогодні ми будемо досліджувати із даного блоку другий урок.

**Питання 2: *Який його заголовок?***

## Свобода вибору, любов і Божественне провидіння

* У такому ж порядку ми і будемо вести наше дослідження: спочатку поговоримо про свободу вибору не тільки людську, але й Божественну.
* Потім розглянемо зв’язок між свободою вибору і любов’ю. А в кінці уроку піднімемо серйозну проблему:
* *Як узгодити свободу вибору людини з Божественним призначенням наперед.*

Із *предопределением*, *–* так це слово звучить у Синодальному перекладі.

**Питання 3: *Пам’ятковий текст:* Івана 16:33**

# ІІ. Основна частина

***Додатки до рубрики: Наш Усемогутній Бог (неділя)***

* Перший вираз заголовку сьогоднішнього уроку *свобода вибору.* Саме з нього ми і розпочнемо наше сьогоднішнє дослідження.
* На попередньому уроці ми вже торкалися цього питання. Коротко повторимо деякі важливі моменти.

**Питання 1: *Що таке воля людини?***

* *Воля – це дана Богом здатність робити вибір. В природі людини – це керуюча сила, котра виявляє себе у прийнятті рішення* (Дорога до Христа, 47).
* Отже, *воля* в нашому єстві *робить вибір* і *приймає рішення*.

## Питання 2: Якщо ми говоримо, що Бог дав усім Своїм творінням свобідну волю, що це означає?

* Це означає, що кожна людина має *право* самостійно *зробити вибір* і *прийняти рішення* в будь-якому питанні.
* Це право людям надав Сам Бог і Він Сам його охороняє. І нікому не позволяє когось примушувати, силувати, заставляти. І Сам Господь цього не робить.

**Питання 3: *Чому Господь надав людям свобідну волю?***

* Тому, що людина створена за образом Божим. А Господь (як це не дивно звучить) Сам володіє свобідною, суверенною, незалежною волею.
* Він володіє правом щось робити, і правом щось не робити. Не тому, що Він

*не може* щось зробити.

* А тому, що це Його досконала, добра воля. Це Його свобідний, вільний вибір. Яскравий приклад цих Божих принципів знаходимо у Псалмі 80 (81).

**Питання 4: *Прочитаємо* 12-ий вірш даного псалму. *Чи міг Господь примусити цих упертих людей виконувати Його волю?***

* *Міг*… Однозначно, *міг*! Адже Він Усемогутній!

**Питання 5: *А чому ж Він цього не зробив?***

* Тому, що це Його *вільний вибір* – *не робити цього*. Не порушити людську свободу вибору. Бог цього *не хотів* зробити!
* Є ще одна причина, чому Господь оберігає людську свободу вибору.

## Питання 6: Скажіть, що сталося з волею людини під час гріхопадіння?

* Людина, послухавшись сатани, добровільно віддала свою волю узурпатору.

«Саме *воля*… під час великого падіння була віддана під контроль сатани.

* І з тих пір він завжди прагне *управляти* нею… за своєю низькою волею» (5СЦ, 515).

## Питання 7: Що ж може зробити грішна людина, щоб звільнитися від цього поневолення?

* Віддати свою волю Богові!

**Питання 8: *Як?***

* Скористатися *свободою вибору*! Вибрати Господа, сказати перед цілим Усесвітом: *Я вибираю Бога! Я вступаю з Ним у Завіт!*
* Обряд хрещення – це демонстрація цілому Всесвіту – і ангелам, і бісам, що людина зробила свій вільний вибір на користь Бога.
* І сатана з усіма своїми темними силами змушений відступити…

## Питання 9: Тепер ми бачимо, для чого Господь дав людині свобідну волю і право вибору?

* За Божественним передбаченням Він навмисне дав людям *свобідну волю*! Він знав, що завдяки *свободі вибору* людина зможе вирватися з тенет сатани.
* Ніхто не може силувати волю людини. Але сама людина добровільно може свою волю віддати Богові!

**Питання 10: *І що тоді відбувається в житті християнина?* Фил. 2:13**

* «Коли ви підкоряєте волю Христові, ваше життя сховане з Христом у Богові. Ви з’єднані зі силою, котра вища за всі начальства та влади. Ви маєте силу від Бога» (РХО, 123).
* Ось чому Господь не бажає когось примушувати чинити Його волю. Хоча Він Усемогутній, але поважає вибір людини навіть невірний.

**Питання 11: *Замість того, щоб примушувати, що робить Господь? Читаємо із того ж* Псалма 80 (81):13 текст.**

* Люблячий Господь не залишає людину сам-на-сам з її неправильним вибором.
* Він використовує різні методи, щоб спонукати її зробити правильний вибір. Один із таких методів – дозволити людині пожати плоди своєї впертості…
* Вона страждає, терпить муку, біду і нарешті починає слухатися. Або приймає остаточне рішення не слухатися і пожинає загибель…

## Питання 12: Який ще існує Божий метод спонукати людину до правильного вибору?

* В інших випадках Господь по Своїй незбагненній мудрості та любові, через Своє досконале передбачення складає особливі обставини.
* І ці обставини, ці ситуації спонукують людину зробила правильний вибір.

**Питання 13: *Пригадуєте Йону?***

* Ми нещодавно знайомилися з гірким досвідом цього біблійного героя. Він зробив свій вільний вибір – не іти в Ніневію.

**Питання 14: *Чому Йона зробив такий вибір?***

* Ми розглядали різні причини… Але за всіма цими причинами стоїть головна:

«Супротив волі Божій [тобто *свавілля*] – це схильність занепалої людини» (Вісті для молоді,163).

* Господь поважав неправильний вибір Йони. Але Божа любов не була

байдужа до долі самого Йони та ніневітян. Господь від них не відмахнувся…

* Він склав особливі обставини: буря на морі, жереб випав на Йону, велика риба проковтнула його, потім викинула на берег…
* І це повпливало… Після всього цього Йона прийняв рішення послухатися Бога… Але ж цього всього можна було уникнути!

# Питання 15: *Як?* Той самий Псалом 80 (81):14-17.

* Нажаль, іноді навіть усі методи утримували людей від свавілля недовго… Коли приходило полегшення, вони знову впадали в непослух.
* Історія Ізраїля – саме така синусоїда злетів і падінь. Ми вже згадували про це.

***Додатки до рубрики: Пантократор (понеділок)***

* В Святому Письмі часто зустрічається такий титул Господа, як *Пантократор.*

Це слово складається з двох слів: *пан – все*, і *кратео – тримати, утримувати.*

* Отже, *Пантократор /* означає: Той, Хто *все тримає / держить, Вседержитель.*

**Питання 1: *Прочитаємо наступні тексти, де вжитий цей Божий титул:***

# 2Кор. 6:18; Об’явл. 11:17

* *Пантократор* / *Вседержитель* означає, що Господь володіє *всією силою* і

*всією владою.*

## Питання 2: Як себе поводять людські «пантократори», котрим здається, що вони мають усю силу й усю владу?

* Вони не захочуть поділитися цим з кимось. Вони знищать будь-якого претендента бодай на їхню владу.
* Ми це часто спостерігаємо в передвиборних політичних кампаніях…

## Питання 3: На противагу людським, що робить Небесний Пантократор?

* Він делегує Свою силу та владу Своєму творінню! Він долучає до Свого правління створених Ним істот! Який Дивовижний Пантократор!

**Питання 4: *Наприклад:* Псал. 8:5-9.**

* Людина на землі мала владу над істотами нижчого порядку і керувала ними. У світі ангелів також існують керуючі й підлеглі. Але при цьому всіма і всім керує любов…
* А якщо хтось керує згідно зі своєю волею, а не Божою, або зловживає своєю силою та владою,

## Питання 5: Що робить Господь? Чи буде Він змушувати когось робити правильно? А чи може Він це зробити?

* Може! Але Він цього не робить за Своєю доброю волею, бо примушення, тиск, диктат не в Його характері. Таке ставлення руйнує стосунки…
* За Своєю досконалою, свобідною волею Бог робить інший вільний вибір – не примушувати, а схиляти до правильного вибору, про що ми говорили вище…
* Візьмемо до прикладу Люцифера… Після його падіння Господь довго дозволяв йому відвідувати Небо…

**Питання 6: *До яких пір?* Об’явл. 12:9, 10, 12**

* До самісінької Голгофи! Коли Всесвіт побачив правдиве обличчя сатани- вбивці, всі небожителі одноголосно поставили вимогу:
* Не допускати сатану до Неба. Закрити його та його бісів у земному

«карантині».

***Додатки до рубрики: Любити Бога (вівторок)***

* Ті самі принципи стосуються не лише Божих сили і влади, але й любові. Слово *любов* – другий вираз заголовку сьогоднішнього уроку.

**Питання 1: *Чи може Господь змусити когось любити Бога?***

* Однозначно! Але це вже не буде любов. Бо любов не може бути примусовою. Любов може бути лише *добровільною*…

## Питання 2: Ми бачимо, з яких двох слів складається слово «добро-вільна»?

* *Вільне добро*… Тобто любов – це *вільне добро, а не примусове.*

**Питання 3: *Читаємо про таку любов:* Втор. 6:4, 5; Матв. 22:37, 38. *Про що свідчить той факт, що це «найбільша й найперша Заповідь»?***

* Це свідчить, як високо Господь цінить стосунки такої любові! Він прагне такої людської любові.
* Любові від усього людського єства – духа, душі й тіла.

## Питання 4: Чи багато людей люблять Господа саме так? А ми з вами чи любимо Господа такою любов’ю?

* Коли ми порівнюємо свою любов до Господа з Його любов’ю до нас, яку грандіозну різницю ми бачимо!
* Її бачить і Господь! Але Він не хоче примушувати нас полюбити Його досконалою любов’ю… Він *завойовує нашу любов…*

## Питання 5: Як? Шановні чоловіки, пригадайте, як ви завойовували любов дівчини свого серця?

* Ви говорили їй найкращі слова… Ви робили їй найдорожчі подарунки… Ви готові були йти на будь-який подвиг… І ваша кохана це оцінила …
* У старі часи укладалися шлюби, до котрих примушували або люди, або обставини. Як правило – це були нещасні шлюби…
* Небесний Жених прагне завоювати, полонити серце Своєї коханої – Церкви.

**Питання 6: *Якими методами Він користується при цьому?***

* Вище ми говорили, які методи використовує Господь, щоб привести людину до правильного вибору.
* Він дозволяє людині робити невірний вибір і пожинати його негативні наслідки.
* Або складає обставини так, щоб вони спонукали людину вибрати добро.

## Питання 7: Чи вдається Ісус до таких методів, щоб спонукати нас полюбити Його?

* В питанні любові Ісус не вдається ні до одного методу спонукати нас зробити правильний вибір.

**Питання 8: *Як же Господь завойовує нашу любов?***

* *Любов можна викликати лише любов’ю… Знати Бога – означає любити Його.*

Тому Ісус говорить: *Дивися на Мою любов…*

* *Іди на Голгофу і дивися на Мою Любов…*

**Питання 9: *Для чого?* 2Кор. 3:18.**

* *Тому що тільки так ти уподібнишся до Мене, твоя любов уподібниться до Моєї. Тільки в таких стосунках любові ти отримаєш справжнє щастя.*

***Додатки до рубрики: Божа ідеальна воля й перетворення (середа)***

* Тепер ми підійшли до останнього виразу заголовку сьогоднішнього уроку:

*Божественне провидіння.*

**Питання 1: *Що означає слово «провидіння»?***

* *Провидіти* означає *бачити і знати наперед. Провидіння – це Божественна здатність бачити і знати наперед* (Словник В. Даля)*.*
* І тут же автор словника ставить проблему: *Одне із найважчих завдань, це узгодити Провидіння зі свобідною волею людини.*
* Але Господь не лише *бачить і знає наперед*. Він *визначає* / *призначає* щось людині наперед*.* У Синодальному перекладі – це *предопределяет.*
* А це ще важче угодити зі свобідною волею людини! Подивимося, що говорить Святе Письмо з цього приводу.

**Питання 2: *Чи призначає Господь якусь людину до чогось, незалежно від вибору самої людини?* Єрем. 1:4, 5; Гал. 1:15**

* Як бачимо, так. Господь призначив цих двох людей до *певної місії* ще до їх народження. Підкреслимо: це призначення не до *спасіння*, а до *служіння*.
* Коли ці особи народилися, виросли, стали дорослими людьми, Господь сповістив їм про їх покликання і призначення.

## Питання 3: У той момент, чи мали вони право вибору? Тобто, чи могли вони відмовитися від цієї місії? Єрем. 1:6

* Як бачимо, юний Єремія запротестував.

**Питання 4: *Чому? Що було причиною відмови? Як Господь вирішив цю проблему?* Вірші 9, 10**

* Тепер розглянемо подібний досвід апостола Павла.

**Питання 5: *Прочитаємо* Гал. 1:15, 16. *Як відреагував Павло на Боже покликання?* Дії 26:15, 16, 19**

* Мабуть, Павло був єдиним, хто не відмовлявся від Божого призначення. Відмовлявся Мойсей, Ісая, Еллен Уайт.
* Але коли Господь чудовим способом запевнив їх у Своїй допомозі, вони прийняли Божественне призначення.
* Як бачимо, Господнє *призначення наперед* не виключало свобідного вибору покликаного.
* А тепер розглянемо лише один новозавітний уривок, котрий важко зрозуміти. Дані тексти ніби свідчать, що Бог наперед визначив, хто з людей буде спасенним…

**Питання 6: *Читаємо в* Ефес. 1:9-12**

* *Спадкоємці, призначені наперед*, – говорить апостол Павло. Переклад цього уривку викликає проблеми. На мою думку, найкраще його переклав М. Кулаков.
* Ми процитуємо цей сучасний переклад: *Бог відкрив нам таємницю Своєї волі, що… давно вже вирішив зробити в єднанні з Христом…щоб через Нього об’єднати все існуюче на небі й на землі під головуванням Христа.*

*В Ньому й ми,* ***юдеї, отримали своє призначення****; бо згідно із задумом Того, Хто здійснює все по Своїй волі…* ***ми були наперед призначені на те, щоб першими покласти надію на Христа, а потім й інших спонукувати прославляти Його.***

* Як бачимо, мова тут іде не про визначення наперед спасенних, а визначення місії Ізраїля.
* З таким самим значенням ці тексти пропонує і сучасний переклад *Радісна звістка.*

# ІІІ. Закінчення:

* Дивовижний наш Господь! Дивовижні Його плани щодо нас, людей… Свобідна воля Люцифера привела нашу планету до трагедії…
* Божий план А – про досконалу планету, навіки заселену досконалими істотами, був зірваний…
* Але Його мудрість і любов, Його досконала добра воля розробила План Б – План спасіння…
* І результати цього другого плану перевершили сподівання плану А…

«У Христі ми стали ще тісніше з’єднані з Богом, ніж якби ми ніколи не згрішили» (БВ, 15 [25, 26]).